
Ali Abdel Raziq in the Age of Disintegration of "Interpretation Monopoly" 

Mehdi Masuodian1,Tanin Osfouri2 

Abstract: 

Ali Abdel Raziq, the famous Egyptian sheikh, was a judge and educated at Al-

Azhar University. This Arab Muslim thinker, one year after the abolition of the 

Ottoman Caliphate in 1925, with the publication of the book "Islam and the 

Principles of Judgment" and citing verses from the Qur'an and hadiths, studied 

the relationship between religion and political power in the form of the Caliphate 

and Islamic government. He was the first Muslim thinker to study this subject 

systematically, arguing against the religious foundations of the Islamic Caliphate. 

In so doing, he e raised the questions of “what are the social contexts for the 

formation of such an idea?” and     “why does a religious scribe stand against the 

foundations of the political power of religion?” This study shows that the 

changes of Abdel Raziq's time provided the necessary socio-political context for 

the emergence of new knowledge about the world, including the thought of Ali 

Abdel Raziq. This, in connection with the socio-class status of Abdel Raziq, 

explains why his thought was formed which lead to the creation of the above 

work. And it shows that Ali Abdel Raziq and his thought should be considered as 

a rule in the field of social and class relations and not an exception among the 

jurists and scribes of Islam. This Research has been based on Weber interpretive 

method while using the theoretical approach and concepts of Karl Mannheim's 

sociology of knowledge.  

 

Keywords: Ali Abdel Raziq, Monopoly of Interpretation, Ottoman Caliphate, 

Islamic Government, Social Class, Carl Mannheim, Sociology of Knowledge. 

                                                           
1-Mehdi Masoudian(corresponding Author).Candidaet sociology. Department of Social Sciences, 
University of Tehran.Iran. masoudiyan.mehdi@ut.ac.ir. 
2-Tanin Osfouri. sociology. Department of Social Sciences, University of Tehran.Iran. 

taninnosfouri@ut.ac.ir. 



 

 «انحصار تفسیر» در عصر فروپاشی عبدالرازقعلی 

 2،طنین عصفوری1مهدی مسعودیان

 

شمند ی. این اندبود دانشگاه الازهر نام مصری، قاضی شرع و درس خواندۀ شیخ صاحبعلی عبدالرازق  چکیده :

 «الحکم واصول الاسلام» کتاببا انتشار  1925در سال  مسلمان عرب یک سال پس از الغای خلافت اسلامی و

و حکومت اسلامی  درت سیاسی در قالب خلافترابطه دین و قبه بررسی آیات قرآن و احادیث، به با استناد  و

های دینی علیه پایهو پرداخته مند به این موضوع نظام یاو اولین متفکر مسلمانی است که به شکل پردازد.می

       های اجتماعی دهد که زمینهپرسشی بدین گونه را مقابل ما قرار میو  ،کنداستدلال میخلافت اسلامی 

کسب قدرت سیاسی دین  هایای چیست؟ و چرا یک عالم دین در مقابل بنیانگیری چنین اندیشهشکل

سیاسی  -های اجتماعیزمینه ،عبدالرازق دورۀهای وقایع و دگرگونیکه ر آن است این پژوهش ب ایستد؟می

در ارتباط با  را فراهم ساخت، این امرجمله اندیشۀ علی عبدالرازق  از های جدیدظهور معرفت لازم جهت

و  ،باشدمی فوقاثر  خلق و او اندیشۀگیری چرایی شکلتوضیح دهندۀ  عبدالرازق طبقاتی -جایگاه اجتماعی

طبقاتی -مادی ای از روابطزمینهیک قاعده و در به عنوان علی عبدالرازق و اندیشۀ او را باید  که دهدنشان می

با این پژوهش  .طبقاتی در نظر داشت نه یک استثنا در بین فقها و عالمان دین اسلام تاریخی-اجتماعی و 

عه شناسی معرفت کارل مفاهیم نظری جامد و رویکرهمچنین  به مطالعه پرداخته و وبر ماکس روش تفسیری

 .داده استقرار  مادر اختیار را نظری لازم  راابز مانهایم

 

                                                           
 masoudiyan.mehdi@ut.ac.ir .)نویسنده مسئول(ده علوم اجتماعی، دانشگاه تهرانشکدانشجوی دکتری جامعه شناسی،دان-1

 taninnosfouri@ut.ac.ir .دانشگاه تهران ،کارشناسی ارشد جامعه شناسی، دانشکده علوم اجتماعی -2



کارل مانهایم،  ،طبقه اجتماعی، حکومت اسلامی، خلافت عثمانی انحصار تفسیر، ،عبدالرازقکلید واژه: علی 

 .جامعه شناسی معرفت



: 1391عبدالرازق،) 1عبدالرازقعلی ای مشهور هر متفکر عرب معاصر دو آموزه دارد: آموزه خودش و آموزه بنا بر قاعده مقدمه:

شغل متعارف  وممتاز در ابو جیرج مصر متولد شد، ای سرشناس و میلادی و در خانواده 1888در سال  علی عبدالرازق (.30

او را عضو هیئت عالمان دین  این عنوان، . بنابرین او حامل عنوان شیخ الازهر بود، کهعالم سنتی را آغاز و تا آخر دنبال کرد

« شیوخ» که  ساخت، همچنین او در ردۀ کسانی قرار داردو نظم اجتماعی اسلامی میای مسئول دفاع از راست کیشی هو فق

 .شوندالهیاتی اسلام نامیده می -نهاد قضاییگویان تام الاختیار یا سخن

سالگی  37و در سن   )عثمانی(اسلامیرا یک سال پس از الغای خلافت « الحکم واصول الاسلام»کتاب  1925عبدالرازق در 

ی به بررسبرخی وقایع تاریخی صدر اسلام در اثر خود بر آن است تا با تکیه بر آیات قرآن، احادیث و  او نوشته و انتشار داد.

این نیست که فکری را ابراز کند یا تفسیری را  در نوشتن این کتاب، پردازد. هدف اوعقلانی خلافت و حکومت اسلامی ب

اسلام از زمان فوت پیامبر گرفتارش که ای رانشان دهد خواهد فاجعهتفسیرهای دیگر افزوده شود، بلکه میبه ئه دهد که اار

انگیز ها به عنوان امور شگفتداد شده و تقلیل امور تاریخی که نسل. در اینجا تقدس زدایی از تاریخی که مقدس قلمشده است

های کلاسیک، نهاد پردازیظریهنشان دهد نجود دارد. او بر آن است که و ماجراهای نبرد خیر علیه شر پذیرفته شده بودند و

باید  .ناشی از تصمیمات شخص خلفاستکه قواعد کارکرد این نهاد چون اند،ه طور افراطی ذاتأ قدسی کردهبذاتأ دنیوی را 

لزوم پیروی از آن وجود  یا دست کمسازی منظمی جز برای توجیه وضع موجود که هرگز پیش از عبدالرازق نظریه افزود

که خلافت که بر ز این اندیشه دفاع کرد سیاسی در اسلام علی عبدالرازق ا نداشته است. برای نخستین بار در تاریخ اندیشه

خوبی تعریف هکه توسط متون مقدس ب ر نهادی تجربی است تا منصبی دینیاجتماعی تحمیل شده بیشت رهای متغیروتاثر ض

  .(53 -30همان: )شود. ثه مهم شناخته میدبه عنوان حا او نظریۀو  عبدالرازق علیکتاب . شده است

گیری فشرده از کل کتاب دانست. عبارتی یک نتیجهتوان آنرا دارد که میمطلبی را عنوان می اثر خود عبدالرازق در پایان

 : گونهبیانیهو  مقتدربا لحنی  ،مشهور

-یهای دیگر پیشملت د که در علوم اجتماعی و سیاسی ازدارهیچ چیز مسلمانان را از آن باز نمی

گیرند و آن نظام عتیقی را که مایۀ خواری و زبونی آنان شده است از میان بردارند، و آیین کشورداری 

به حکم ترین نتایج خرد آدمی و استوارترین اصولی که ظام حکومت خویش را بر بنیاد تازهو ن

 .(182)همان: درت شناخته شده است، برپا کنندق ها بهترین اصولتجارب ملت

این اندیشمند هدف بررسی عبدالرازق تنها خلافت اسلامی نبوده است بلکه سازد که مطلب فوق ما را بر این امر آگاه می

 خلافتبدین معنی که او علاوه بر  .نگریسته استتر میوسیع موضوع را ،با توجه به تغییرات اجتماعی آن زمانمسلمان 

حاکی از این امر  «اسلام و حکومت» اسلامی به مسئله حکومت اسلامی نیز پرداخته است. دفتر دوم در اثر فوق تحت عنوان

                                                           
1- Ali Abdel Raziq 



عبدالرازق اسلامی است. این بدان معنی است که و توجه عبدالرازق به نسبت و رابطه اسلام و قدرت سیاسی در قالب حکومت 

دولت و اشکال مختلف حکومت  علوم سیاسی یعنی قدرت سیاسی، ساختار سیاسی،این نسبت را با توجه به مفاهیم امروزین 

که حکومت اسلامی  به خلافت اسلامیعلاوه برظریه عبدالرازق نباید گفت که  ه است. لذاالش قرار دادمورد بررسی و چ

  نیز ارجاع دارد. ،باشداز طرف دین می قدرت سیاسیمعطوف به دستیابی به 

 مورد هفت در خواستی کیفر الازهر. شد محروم قضاوت سمت از الازهر علمای حکم اثر در کتابش چاپ از پس عبدالرازق

 چه اگر. شناختند مجرم اتهامی موارد همه در را وی دفاعیاتش شنیدن از پس کننده محاکمه تهیأ که کرد تنظیم او برای

 عنوان از تنها را او و گذشت ارتدادش اعلام از و داد تخفیف او به بعدها دادگاه اما شد رد عبدالرازق نظر تجدید درخواست

 خواه مشروطه حزب اول، درجه در در این شرایط عبدالرازق حامیان .(65: 1380) فیلالی انصاری، .کرد محروم شیخ سنتی

 پایه بر را عبدالرازقکتاب باید که  حکم الازهر استدلال کردند دربارۀند و داد استعفا دولت از حتی وزرایش و دبو لیبرال

 مقام یک عبدالرازق که کردند خاطرنشان همچنین آنها. مذهب علیه برهان نهدانست  بیان آزادی و اساسی قانون از حمایت

 است. غیرمجاز اقدامی الازهر توسط وی عزل و هبود دولتی

 .کرد صادر سلطنتی حکم ، 1925 سال حکم لغو علیه و عفورا  عبدالرازق ،الازهر درخواست بهشاه  ،1947در نهایت در سال 

 از حاکی ،شد صادر پادشاه تأیید باو  الازهر توسط عفو که این .شد درپادشاه صا تأیید با الازهر توسط عفو که این واقعیت

 مصر است در سیاست و دین پیوند دهنده نشان این و است کلامی نهاد این توسط ایمانی امور در قانونی اختیارات حفظ

(40- 37 :2000, Hatina) ،این اندیشمند  .کوشیده بود هابا انتشار کتاب خود در جهت جدایی آن 1925عبدالرازق در سال  که

 .چشم از جهان فروبست 1966در سال  مسلمان مصری

و  ، این است که عالمبخشدبه اثرش حجیت و چالشگری کاملی میآورنده، که ویژگی اصلی پدیدبه قول فیلالی انصاری 

بر این  جامعه شناختی در پی یافتن پاسخی بر همین اساس ما در این پژوهش و لذا .قاضی تربیت شده دانشگاه الازهر است

 –های اجتماعی و چه ارتباطی بین زمینه آورد؟و شیخ دین چنین اثری را بوجود میعالم یک پرسش هستیم که چگونه 

و  به عبارتی علی عبدالرازق ؟معرفت و اندیشۀ او وجود داردبا طبقاتی عبدالرازق  -سیاسی آن دوران و منزلت اجتماعی 

 دین و عالمان بین فقهاستثنا در ای از روابط اجتماعی و طبقاتی در نظر داشت یا یک ایک قاعده و در زمینهرا باید  اندیشۀ او

، نظریۀ مطرح شده در  کتاب درستی یا نادرستیاز بررسی  ،شناختیرویکرد جامعهاتخاذ بنا بر  و رو؟ ما در بررسی پیشاسلام 

 گیریم.موافق شریعت بودن یا نبودن آن و حتی علمی یا غیر علمی بودن آن فاصله می

رخ و تغییرات و تحولات مهمی که در دوره عبدالرازق  سیاسی -های اجتماعیبه بررسی شرایط و زمینه ابتداما  از این رو

 و تحولات مهمی چون مللیبین ال در سطح وو پایان استعمار انگلیس در سطح ملی  ها راو این زمینهپردازیم، داده است می



پس از آن به بررسی  و ،کنمجستجو می 1924در سال  الغای خلافت اسلامیاول، فروپاشی امپراتوری عثمانی، جنگ جهانی 

ما در  است خواهیم پرداخت. خانوادگی که عبدالرازق در آن پرورش یافتهجایگاه، منزلت و طبقه اجتماعی عبدالرازق و بستر 

در جامعه شناسی معرفت آنها را ساخته و پرداخته  گیری از مفاهیمی که کارل مانهایمبا بهره لاش هستیم تاتدر  این پژوهش

 برای پرسش پژوهش بیابیم.سایی کنیم و توضیحی را شنا و نیروهای فوق روابط بین عناصرنسجم مکلیتی در است کرده 

 

 مطالعات انجام شده ی برمرور

اند داده قرارو علمای دینی عبدالرازق با دیگر اندیشمندان  مقایسۀ اندیشۀرا موضوع مطالعه خود  ،در ایران پژوهشگرانی چند

  معرفی و بحث درباره آنها خواهیم پرداخت.که در ادامه به 

 به متضاد نگاه چرایی» عنوان تحت ایمقاله در(.1387)مظفری آیت.«قدرت مبانی و اسلام»در(.1381)اشکوری یوسفی حسن

 و قادری عبدالواحد(.1394)برزگر میثم هزاوی، مرتضی سید.«خمینی امام و مصری عبدالرازق نزد سیاست و دین رابطه

 عناوین از و پیشتر عنوان شدهمانطور که (.1918)الحداجی هشام(.1397) دیگران و مرادیان پیر مصطفی(.1395) دیگران

 علی عبدالرازقبررسی اندیشه و نظریۀ را موضوع پژوهش خود  ،همگی هاپژوهش مطالعات فوق قابل مشاهده است این قبیل

 اند.قرار داده

را تحت عنوان که فیلالی انصاری بر ترجمه فرانسه کتاب عبدالرازق نوشته است و مترجم فارسی نیز آن ایتنها در مقدمه 

منزلت و جایگاه سیاسی و نیز  -نویسنده به شرایط اجتماعیدر ابتدای کتاب آورده است شاهدیم که و  صفحه 56در  «دیباچه»

لالی انصاری البته باید خاطر نشان کرد که فیتوجه نشان داده است. او  «اثر»در بوجود آمدن  هااجتماعی عبدالرازق و نقش آن

عبدالرازق و اهمیت آن برای مسلمانان  ر نداده است بلکه بیشتر بر اندیشۀموضوع را مورد بررسی قرابه طور مشخص این 

تمرکز داشته است. علاوه بر این فیلالی انصاری در اثر دیگر خود تحت عنوان عرب و جایگاه آن در اندیشه سیاسی اسلام 

را به  «فصل المقال جدید» با عنوان رم اچه فصل و «شاه بود آیا پیامبر»  با عنوان فصل سوم ،(1380) «یسیتهلالئ و اسلام»

 با  یکسان نه اما همسان نسبتأ مطالب واقع در دوفصل اینفتۀ نویسنده به گکه بنا بررسی اندیشه عبدالرازق اختصاص داده 

 .نوشته است« الحکم واصول الاسلام»است که بر کتاب  ایمقدمه

، در بخش «سیری در اندیشۀ سیاسی عرب، از حملۀ ناپلئون به مصر تا جنگ جهانی دوم» (1376)حمید عنایت نیز در کتاب 

ده  ،، نویسنده در این بخشردازدپمیبه زندگی و افکار رهبران تجدد خواه دینی  «تجدد فکر دینی» سوم کتاب تحت عنوان

در و ایدۀ اصلی عبدالرازق  نظریهصفحه(  9) داردسعی  بیشتردر واقع صفحه را به علی عبدالرازق اختصاص داده است که 

 را معرفی نماید.« الحکم واصول الاسلام» کتاب



اخته به آن پرد به طور مشخص رسدتوان گفت که پژوهش حاصل تلاشی است در بررسی موضوعی که به نظر میاز اینرو می

با جایگاه و منزلت طبقاتی عبدالرازق و  فراملیسیاسی در سطح ملی و  -اعیهای اجتمزمینهارتباط نشده است. یعنی بررسی 

 .ق در تناقض استزدینی و جایگاه شیخ و قاضی اسلام بودن عبدالرا ه به ظاهر با تربیتک ،اثر فوق آمدن نقش آن در بوجود

 قرار را در اختیار این پژوهش لازم مفاهیم نظریجامعه شناسی معرفت کارل مانهایم رویکرد  ،شدذکر تر همانطور که پیش

  شود.پرداخته میآن  بهکه در بخش بعد با اختصار  نهاده است

 مفاهیم نظری

 1جامعه شناسی معرفت کارل مانهایم

معتقد است که فرد شناسنده در پیوندی اجتماعی و آگاهانه درگیر روند شناخت و  2جامعه شناسی معرفت اساس تعریف،بر 

 ،ای اجتماعی هستندشود. به عبارت دیگر، معرفت و شناخت رویدادی فردی نیستند بلکه واقعهارتباط با موضوع شناسایی می

تر رابطه میان اجتماعی و به بیانی کلیبینی و واقعیت از نظر مانهایم موضوع جامعه شناسی معرفت ارتباط میان جهانو 

تاریخی آنهاست. بر این اساس مانهایم با نقد نظریه شناخت  - های متنوع و وضعیت اجتماعیساختارهای آگاهی انواع ذهنیت

دی تفکر، شناخت و معرفت گذاری جامعه شناسی معرفتی است که نظریه مستقل و انتقابنیان کلاسیک)فردگرایانه( درصدد

های اجتماعی ی کارکردی میان تفکرات ذهنی با گروه.در واقع مانهایم موضوع جامعه شناسی معرفت را کشف رابطهشود تلقی

 کند.مفاهیمی را ساخته و پرداخته می روابط فوقبرای روشن ساختن  مانهایم واند.داند که پشت این تفکرات ایستادهمی

پیوستگی با » فردی نیست بلکه منظور او چیزی است که آنرا « وضعیت طبقاتی»، ارتباط ناشی از رابطه ازمانهایم  منظور

نشان دهد که شناخت بر اساس قوانین درونی تجربی و تاریخی تکامل  تا بتواند نامدمی« 4وابستگی خاستگاهی»یا « 3هستی

وقتی مانهایم از جنبه اجتماعی یا بنابراین  نامد.می «عوامل هستی»هستند و او آنها را  «بیرونی»کند بلکه این عوامل، پیدا نمی

های شغلی و های زندگی، گروههای فکری، حوزهمکتب ها،ها، طبقات، فرقهگوید منظور او نسلسخن می« 5هستیوضعیت»

بر وسعت جامعه شناسی معرفت افزود که معرفت را از آن رو لذا باید گفت که مانهایم  (37-21: 1391)کنوبلاخ:غیره است. 

وضعیت »یا  «پیوستگی با هستی»مفاهیم گیری داند. علاوه بر این به کارد نمیاوضعیت طبقاتی افرصرفأ محصول و در ارتباط با 

که بخش بزرگی از معرفت ما وابسته به منافع است، و نشان دهنده مواضع کسانی است که آنرا نمایندگی  دهدمینشان  «هستی

 کنند. می

                                                           
1- Karl Mannheim 

2-Sociology of Knowledge 

1-Existential Connectedness 
2- Positional Determination 

3-Existential Situation 



ارتباط میان وضعیت اجتماعی  عمق بخشدن بهدر پی « اقشار روحی»یا « 1جایگاه فکری»گیری از مفاهیمبا بهرههمچنین مانهایم 

یکدیگر « انگاره دنیایی» هاست که به واحد اجتماعی خاصی تعلق دارند و در گروهی از انسانو منظور اوو شکل تفکر است. 

بینی یک عصر سازند. به عبارتی جهانها تمامیت یک دوران را میبینیجهان از نظر مانهایم از این رو است که شریک هستند.

تغییرات تاریخی که در  به توجهبا  یممانهاسازند. شود که باهم واحدی همبسته میهای گوناگونی ظاهر میبه صورت روایت

 برا ین موضوع قصد دارد که نشان دهداو با تأکید  .گویدسخن می« هاجهان بینی»از  تصورت پذیرفار کلیسا جایگاه و اقتد

 ،دنیا در قرون وسطی تفسیرهمچنان که شود تا تفسیر اسنادی هر عصر همواره از نو انجام شود. تغییر شرایط تفسیر، سبب می

دار تفسیر از دنیا شدند و های رقیب عهدهانحصاری و عمدتأ در انحصار کلیسا بود. زمانی که این انحصار شکسته شد، ذره

جامعه شناسی معرفت همان ابزار  بر این عقیده است که مانهایم لذا های رقیب یکدیگر متمرکز شدند.سرانجام در قطب

دادن ویژگی خاص محصولات فکری و همچنین ی تفکر به هستی و نشاناش افشای وابستگسیاسی است که وظیفه

 .(164-156 : 1391 همان،)گیری آن در خدمت فراهم کردن زمینه برای منطقی کردن تفکر استآشکارسازی چگونگی شکل

 الغایأکید مانهایم برای پژوهش پیش رو از اهمیت بالایی برخوردار است چراکه در زمان علی عبدالرازق نیز با این بخش از ت

بوجود آمد. که در اختیار کلیسای قرون وسطی بود یطی شبیه شکسته شدن انحصار تفسیر جهان و هستی شراخلافت اسلامی 

مانندی را شکوفا ساخت گی انحصارگری فکری کلیسا ناگهان غنای بیاز هم پاشیدباره بر این عقیده است که مانهایم دراین

گردد، چراکه اعتقاد به وحدت و طبیعت سرمدی به نحوی که خاستگاه اضطراب شگرف عصر کنونی به این دوره برمی

اضطراب شگرف فشرد دچار تزلزل شد. و از راه همین نخستین طغیان اندیشه، که کلیسا از روزگاران کلاسیک بر آن پای می

ی شناخت شناسی، روان شناسی و جامعه شناسی پدید آمدند و به انسان نوین، وجوه بنیادین تازه پژوهش واندیشه در حوزه

های پرسیدن و پژوهیدن مورد استفاده ما از این موقعیت اجتماعی وحدت گرفته و به همین دلیل است که بسیاری از صورت

شناسی، نخستین فراورده فلسفی پر اهمیتی بود که از فروریختن بنیان دهد که شناختمی ظهور رسید. مانهایم چنین ادامه

 (31: 1381مانهایم،)ای که دوران جدید آغاز خود را با آن اعلام کرد بوجود آمد. نگری توحیدیجهان

انهایم معناهایی که طبق نظر م است 2«شناسیهستی»مانهایم مفهوم  معرفت از مفاهیم اساسی جامعه شناسی دیگر یکی

دست و متشکل، کند که در بافتی یکآید و ما را توانا میهای رفتار میدهد به کار یگانه ساختن واحدبه ما می «شناسیهستی»

با توجه به همین مفهوم و اهمیت آن اندند، را ببینیم متک تک عناصر مشاهده شده را، که در غیر این صورت جدا از هم می

مانهایم بر فروپاشی کلیسا به عنوان تنها مرجع یا کاستی که قدرت، اقتدار و انحصار تعریف جهان و مفاهیم را در است که 

شده  معرفت و اندیشیدن دیگر هایشیوهو بر این عقیده است که این امر موجب به وجود آمدن دست داشت، تأکید دارد، ا

به خواهد که مانهایم از ما میو از این طریق  خواندی فرا میچنین مفاهیما ببه تفکر را  ما ،معرفت مانهایم شناسیاست.جامعه

                                                           
4- Thought Position 
1-Ontology 



مانهایم در روش خود  .دهیمپایان  -کنداندیشد و تجربه میگروهی که فرد در زهدان آن می -جدا بودن فرد از گروه  افسانۀ

دارد که از کند. او چنین عنوان میاستفاده می «1اندازچشم»های اجتماعی و افکار از مفهوم برای نشان دادن ارتباط بین زمینه

یک اندیشه « چشم انداز»یا « دورنگری»کنیم و در عوض واژه این پس از واژه ایدئولوژی بخاطر بعد اخلاقیش اجتناب می

 آن دوران بتوایم، ها و شرایط اجتماعیزمینهدر  تاکنند به ما کمک می فوقمفاهیم (.272: 1381)مانهایم، سخن خواهیم گفت.

 در کلیتی منسجم دنبال کنیم.عبدالرازق را معرفت و  گیری و ظهور اندیشهشکل

جایگاه  رساند.یاری می با شرایط فوقو نسبت آن  افراد فهم جایگاه اجتماعی ما را در ،اندیشه مانهایم ی ازبخش دیگر

برد طبقاتی استراتژی بسیار گستردۀ مانهایم این است که نیروی محرکۀ ن ای در نظریۀ مانهایم دارد.معنای گستردهاجتماعی 

و با هم تلفیق  گیرندهای متضاد اجتماعی که به دور یک مرکزیت ثابت در گردش قرار میو بر قدرتمارکس را کنار بگذارد 

ها و میان الگوی اندیشه با مقام اجتماعی گروه طبق نظر مانهایم (.176: 1383)آشتیانی،کند تأکیدشوند و آشتی داده می

 ها دارد که منظور ما از این گروهمانهایم چنین عنوان می ای وجود دارد.های تغییر و تفسیر آنان از جهان همبستگی ویژهشیوه

ها، ن، فرقهشأهای همها، گروهبرخلاف آنچه نوع جزمی مارکسیسم در نظر دارد فقط اشاره به طبقات نیست بلکه نسل

ابر تنوع کوشد در برپژوهشگری که میست که و از این رو های فکری و غیره نیز مراد است.پیشه، مدرسههای همگروه

تواند به مفهوم طبقاتی غیر متمایز و بدون تعین اکتفا کند دیگر نمی موقعیت آنها را به درستی تعیین کند های اندیشه،سنخ

مشروط را را هم که مقام و پایگاه اجتماعی  -گذشته از عوامل طبقاتی –بلکه باید واحدهای اجتماعی موجود و عواملی 

 (282: 1381) مانهایم،کنند به حساب آوردمی

های ی از اندیشهرگیبا بهره تاآن بود در واقع توضیح دهندۀ این مطلب است که چرا در این پژوهش سعی بر رویکرد مانهایم 

منسجم  «کلیتی»شود که پژوهشگر در موجب می ،خودنظریۀ در چشم انداز مانهایم به پژوهش بپردازیم. مانهایم با اتخاذ این 

به تصویر کشیدن پس از ما در ادامه  .که قابل تقلیل به طبقه اجتماعی نیست بپردازد ی اجتماعی روابط و نیروهابه شناسایی 

گیری اندیشه کلش را درآنها نقش یم تا مانمیسعی  جایگاه اجتماعی او سیاسی دوران عبدالرازق و -اجتماعی شرایط

 نماییم. بیانبکارگرفته شده در این مطالعه را  آید تا روش پژوهشلازم می ،از آن قبل شناسایی کنیم.عبدالرازق 

 

 

 

                                                           
-2 Perspective 



 روش پژوهش

سود فهم تفسیری وبر  رویکرداز  ،های اجتماعی و طبقاتی علی عبدارازق و اندیشۀ اودر مطالعۀ ارتباط بین زمینهاین پژوهش 

سازد را قادر میاین نوع تفهم ما دارد که وبر بیان می. نامدتفهم تبیینی می آن را  وبرکه  ،و مشخصأ از نوعی از تفهم ،جویدمی

 در زمان معین و تحت شرایط مشخصی، بفهمیم. کند دقیقأی یا شفاهی بیان میبه طور کتبکه  ای راقضیه های کسی کهتا انگیزه

تبیین  ،این نوع از تفهم در به عبارتی توان به مثابه تبیین سیر بالفعل واقعی رفتار قبول کرد.تفهمی را میچنین از نظر وبر 

ن و از ای(. 41-34: 1392وبر،است)ب آن سیر بالفعل کنش حاصل شده آن بافت معنایی است که در چهارچومستلزم درک 

از حد عرف رایج که فقط رفتار معطوف به هدف ) به لحاظ عقلی  توانیممیچنین روشی از تفهم،  با بکارگیریروست که 

  رویم.فراتر بداند عمدی میهدفدار( را 

 عبدالرازقزمان و شرایط مشخص با بررسی  بتوانیم دارد کهما را را بر آن می که ذکر شد ییمعنا وبر بهرویکرد فهم تفسیری 

تردید  دارد که بیالبته وبر بیان می زق شکل گرفته است دست یابیم.ارارچوب آن اندیشۀ عبدالرک بافت معنایی که در چهبه د

توانند مدعی ین تفسیرها نیز نمیپذیرترولی حتی اثبات کند،هر نوع تفسیری برای رسیدن به حداکثر اثبات پذیری تلاش می

ای باقی خواهد ماند که به طور خاص ن تفسیر مذکور فقط به صورت فرضیهرایببنا تن ماهیت معتبر از حیث علی باشند،داش

که به جای مشاهدۀ تجربی صرف از طریق  ،تبییناین موفقیت مضاعف وبر بر این نظر است که . موجه و پذیرفتنی است

، تمام اندطریق حاصل شده این تمام نتایجی که ازو ناتفهم تفسیری بدست آمده است برای ما به قیمت ماهیت اساسأ فرضی 

 (.53-42) همان:بخشدتی ماهیت ممتاز آنرا میشده است با این حال دقیقأ همین تفهم ذهنی است که به تحلیل جامعه شناخ

شده  استفادهای روش اسنادی و کتابخانه ازنیز باید افزود که در پژوهش پیش رو و اطلاعات ها آوری دادهجمعدرخصوص 

 .است

 سیاسی دوران علی عبدالرازق -اجتماعی هایزمینه-1

مصر در  که به لحاظ گاه شماری، آغاز تجربه استقلال مصر است پس از سیزده قرن. است دورانی دوران علی عبدالرازق

را تجربه کرده بود، چراکه مصر در گرفت که سیزده قرن پیش آندوران علی عبدالرازق استقلال خود را در شرایطی جشن می

از آن پس این کشور به ترتیب تحت به تصرف اعراب مسلمان درآمد و  -خلیفه مسلمانان -میلادی توسط عمر  641تاریخ 

تسلط خلفای اموی، عباسی، فاطمی و عثمانی بود تا در دوران علی عبدالرازق یعنی فروپاشی و انحلال خلافت عثمانی در 

مصر را به تصرف خود درآورد و از آن تاریخ، کشور مصر  1517در سال  - خلافت عثمانی -دولت عثمانی  . 1924سال 

به اشغال ناپلئون بناپارت  1798مانی و متعلق به دولت عثمانی شد. مصر در همین دوره و در تاریخ جزئی از خلافت عث

، این کشور مسلمان و تحت خلافت خلیفه مسلمین به تصرف و از  1882در تصرف فرانسه بود. درتاریخ  1801درآمد و تا 



ره شدن مصر دانست. این بدان معنی است که از این پس را آغاز مستعمتوان آنپی آن تحت الحمایگی انگلستان درآمد که می

ای مضاعف از سلطه، شود. این امر تجربهمصر علاوه بر سلطه خلافت عثمانی، تحت سلطه و استعمار انگلستان نیز واقع می

تاریخی مهمی در  رسد که آن را باید تجربۀهمین دلیل به نظر میقیومیت و تصرف را برای مردم مصر بوجود آورده و به

 گیری مفهوم و معنی استقلال و آزادی نزد مردم مصر دانست. شکل

آغاز سلسله رویدادهایی است که هنوز دنیای امروز به شدت   1918شکست دولت عثمانی در جنگ جهانی اول در سال 

توسط  1299می که در  سال تحت تأثیر وقایع آن دوران است. با شکست دولت عثمانی این امپراتوری بزرگ و قدیمی اسلا

توسط سلطان محمد فاتح شهر قسطنطنیه پایتخت امپراتوری  1453عثمان یکم تشکیل شده بود و در دوران خود در سال 

سال از هم  600از اکنون خود پس  ،روم شرقی را نیز فتح کرده و به ده قرن سلطه کلیسا و قرون وسطی پایان داده بود

، سیاسی، اقتصادی، های اجتماعیاز هم گسیختن اقتدار شش قرن نظم امپراتوری عثمانی، زمینه پاشد. منطقی است کهفرومی

 آورد.سیاسی در سطح منطقه و جهان فراهم  -فرهنگی و جغرافیایی لازم برای بسیاری از تغییرات و تحولات عمیق اجتماعی 

بین متفقین و دولت عثمانی به امضا رسید و به  1920در پی شکست دولت عثمانی در جنگ اول جهانی، معاهده سور در 

های( جدیدی بوجود آمدند که هریک از آنها به موجب موجب آن امپراتوری عثمانی عملا تجزیه شد و کشورهای)سرزمین

مصر را تحت الحمایه  1882دادی تحت حمایت یکی از کشورهای پیروز درآمد. در این میان کشور انگلستان که از سال رقرا

ای مبنی بر بیانه 1922مجبور شد در سال  (1919)ساخته  بود تحت فشارهای بین المللی و مبارزات داخلی مردم مصر خود

لغو سرپرستی انگلستان از مصر و به رسمیت شناختن استقلال مصر را انتشار دهد لیکن مواردی در این معاهده گنجانده شده 

از پیامدهای  البته(. 131: 1361آورد)شهری، ای از کاغذ در میروی پارهبود که استقلال مصر را به صورت مقداری مرکب 

رقابت سیاسی  فضایتا حدودی  وشد بود که موفقیت بزرگی محسوب می 1923اساسی و پارلمان در سال آن اعلام قانون 

  م ساخت.برای احزاب مختلف را فراه

عملا تجزیه  1922( و معاهده سور در سال 1918-1914) هرچند که امپراتوری عثمانی از پی شکست در جنگ اول جهانی

 شد اعلام ملغی 1922 نوامبر یکم روز در عثمانی . سلطنت1924ه همچنان پابرجا بود تا سال شد اما خلافت مسلمین و خلیف

طی  نیز عثمانی خلافت ،1924 مارس سوم در بعد، سال دو. گردید خارج ترکیه از ششم محمد سلطان بعد، روز هفده و

بعد از نزدیک به و الغای خلافت اتفاقی بود که برای اولین بار  1924شد. سال  اعلام اعلامیه مشهور به اعلامیه آنکارا ملغی

 میلادی( در دنیای مسلمان رخ داده بود. 634هجری) 13گیری اسلام و با شروع خلافت عمر در سال سال از شکل 1300

ای است که بر ساله 1300داشت که اعلامیه آنکارا و الغای خلافت به معنی فروپاشی نظم د بر این واقعیت تاریخی تأکید بای

های عمیق اجتماعی، های تحولات و دگرگونیمسلمانان و کشورهای مسلمان حاکم بوده است این امر نیز منطقأ باید زمینه

ا این حال ساختار سیاسی مصر همچنان پادشاهی ب فرهنگی، سیاسی، اقتصادی و جغرافیای را در دنیای ما بوجود آورده باشد.



. این اتفاق هشت سال پس از پایان جنگ جهانی دوم و سی و یک سال پس  1953و تحت سلطه انگلستان باقی ماند تا سال 

( 1953علیه ملک فاروق پادشاه مصر و تشکیل حکومت جمهوری) 1952از معاهده سور بود. در پی کودتای ناصر در سال 

مت شناخته شدن مصر به عنوان کشوری مستقل. این بدان معنی است که استقلال مصر از اقتدار و سلطه دو قدرت و به رس

 جهانی )خلافت عثمانی و استعمار انگلستان ( بعد از وقایعی به بزرگی دو جنگ جهانی و یک کودتا صورت پذیرفت. 

وقایع  شاهد از طرفی در این دورانما  ،دهدنشان می قعبدالراز فوق یعنی دوران سیاسی -شرایط اجتماعیکه  طورهمان

رافیای سیاسی منطقه را تغییر داد به جغهستیم که  وری عثمانیفروپاشی امپرات و جنگ جهانی اولهمچون بزرگی تاریخی 

 نظم از گذار نشانه عثمانی امپراتوری فروپاشی و اول جهانی جنگ به عبارتی پایان حدی که کشورهای جدیدی بوجود آمدند

الغای  شاهد از طرفی دیگر و (Hatina ,35:2000).بود ایمنطقه هایدولت تأسیس به اسلامی خاورمیانه در قدیمی سلطنتی

. این مصر شد درو مذهبی  موجب تجربه آزادی سیاسیباشیم که میخلافت مسلمین و استقلال مصر از استعمار انگلیس 

ظهور اشکال جدیدی از  آن و پیامد است.فروپاشی انحصار تفسیر و جهان بینی توحیدی  معنی به به تعبیر مانهایم تغییرات

تعبیرها و  :گویده چنین میبارمانهایم در این سازد.را فراهم می بر سر قدرت رقابت محرکنیروی  کهاست تفسیر جهان 

شان تعبیرهایی که وقتی زمینه اجتماعی آورد.ت را نیز پدید میاره جهان نیروی محرکه نهفته رقابتفسیرهای گوناگون درب

گر ستیزند جلوهقدرت با یکدیگر میهای متخاصمی که بخاطر آشکار شود، خود را چون تجلیات فکری و معنوی گروه

  .(274: 1381.) مانهایم،سازدمی

این دوران، دوران عبدالرازق به همتایی است. البته قرار و بیاز این روست که دوران علی عبدالرازق دوران پرآشوب، بی

( با آثاری چند، نظراتی دقیقأ مخالف نظرات عبدالرازق داشته و بر 1935- 1865تنهایی نیست. در همین زمان رشید رضا )

( که جماعت اخوان المسلمین 1949-1906)     کند، حسن البنالزوم احیای خلافت مسلمین به سبک صدر اسلام استدلال می

شود و در نهایت سید قطب توسط دولت وقت مصر ترور می 1949گذاری کرده و در سال گرایی را بنیاناسلامبا گرایشات 

شود، نیز اعدام می 1966بنیادگرایی، که آن را در زندان نوشته و در سال  به مثابۀ بیانیۀ «های راهنشانه»( با کتاب 1906-1966) 

نها عبدالرازق است که با توجه به زیستن در دورانی مشابه، داشتن دین و مذهب در این دوران پر تلاطم حضور داشتند. اما ت

 متفکرین حسن البنا و سید قطب( و به عبارتی ملیت و کشور مشابه با اینبا مشابه، زبان مشابه، نژاد مشابه و حتی وطن مشابه )

 دارد.، نظراتی کاملا متفاوت با آنها اظهار می

، حکومت و قدرت سیاسی ارتباط با جهان، مذهب های گوناگون درو تفسیرور این اندیشمندان ظه این بدان معنی است که

از  که سیاسی -زمینۀ اجتماعی به عبارتی .در نظرگرفتلات اجتماعی و سیاسی آن دوران باید در ارتباط با تغییرات و تحورا 

نوع حکومت  درباره چشم اندازهای متفاوت و متضادیها و بینیجهانو بروز  گیریشکل و شرایط فضا ،آنها سخن گفته شد

 .ساختو ارتباط آن با دین را فراهم 



    اجتماعی و طبقاتی علی عبدالرازق جایگاه -2

ده  .چشم به جهان گشودو در مصر علیا میلادی  1888 در سالمصری  ای ممتاز و صاحب نامعلی عبدالرازق در خانواده

داد و از دوستان . در آن زبان شیخ محمد عبدو در الازهر درس میدر مدرسه الازهر آغاز کرد آموزش ابتدایی راساله بود که 

ی لاو تحصیلات متوسطه و عا بعدها با بسیاری از علمای معروف مصر آشنا شود.پدر او بود و همین سبب شد که عبدالرازق 

از جمله درس  ادان خارجی در دانشگاه نوبنیاد مصراست سهای درخود را نیز در الازهر گذراند، ولی در عین حال در کلاس

. پس از پایان تحصیلات الازهر در همانجا درس تاریخ شدحاضر می «سانتی لانا»خ فلسفۀ و درس تاری« ناللینو» ادبیات 

ولی با ، به انگلستان رفت و به مطالعۀ اقتصاد و علوم سیاسی در دانشگاه آکسفورد پرداخت 1912داد. در سال خطابه می

سالگی  27و در سن  1915صر بازگردد. در سال  جنگ جهانی اول ناگزیر شد تحصیلات خود را نیمه کاره رها کند و به م

تا دربارۀ تاریخ قضا و اسلام بیشتر اندیشه و گوید در این مقام فرصتی یافت قاضی محکمۀ شرع شد و چنانکه خود می

  (.183-182: 1376،) عنایت ثمرۀ همین تحقیق بوده استتا اندازه ای  «الاسلام و اصول الحکم» پژوهش کند. کتاب 

حامل عنوان شیخ و در  تا بالاترین درجه ادامه داد و را در دانشگاه الازهر تحصیلات مذهبی خود عبدالرازق باید افزود که

 در و دادگستری در در دورۀ زندگی خود او. قرار گرفت الهیاتی اسلام -الاختیار نهادقضاییرده شیوخ یا سخنگویان تام

             شد منصوب اوقاف وزیر عنوان به و شد سنا مجلس و نمایندگان مجلس عضو همچنان و کرد کار شریعت هایدادگاه

که عبدالرازق کتاب مشهور خود را انتشار  در زمانیاین مناصب  هرچند.  (18: 2000  مدرن، مصر نامهزندگی لغت فرهنگ) 

آشکار ساختن منزلت اجتماعی  در ما را اما از این رو که ،گرددباز می 1964-7 هایبلکه به سال ،شودواقع نمی (1925) داد

  .باشدبرای این پژوهش مورد اهمیت می رساندو طبقاتی عبدالرازق یاری می

به نفع جریان لیبرال و آرمان سیاسی آشکاری  گیریموضعبا  کهسرشناس بود  و زمیندار ثروتمند،علی عبدالرازق  خانوادۀ

مه و بعدأ یکی از رهبران گذاران حزب الأ. پدرش حسن پاشا عبدالرازق یکی از بنیانشدشناخته می اصلاح طلبانه درمصر

دیگر چهرۀ بزرگ اصلاح طلبی آن  لطفی السید با و بود های مشروطه خواه، از نزدیکان محمد عبدوتاریخی حزب لیبرال

 .(18-16: 1391ند)عبدالرازق، بود تربیت و تعلیم و اجتماعی اصلاحات اساسی، قانون خواستارکه ، مرتبط بود نیز دوره

برد اهداف آزادی خواهانه و تلاش برای استقرار حکومت لیبرال و مخالفت با حکومت های حزبی و سیاسی او در پیشفعالیت

 .کردتلاش در پایان دادن به تحت الحمایگی و استعمار انگلیس اهدافی بود که در سراسر عمر خود دنبال میپادشاهی و 

معروف و مورد اعتماد، دارای تحصیلات دوگانه سنتی در دانشگاه گتر او، مصطفی عبدالرازق فیلسوف و نویسندۀ برادر بزر

 مبانی آنجا در و کرد تحصیل ، لیون دانشگاه سپس و سوربن در و کرد سفر فرانسه به وی الازهر و مدرن در دانشگاه فرانسه،

استادیار  کرد، دریافت «اسلام قانونگذار بزرگترین الشافی، امام» ای به نامبا رساله را خود دکترای خواند، وی اسلامی حقوق



 مصر نامهزندگی لغت فرهنگ) شد (قاهره حاضر حال در) اول فواد دانشگاه در هنر دانشکده در اسلامی فلسفه و سپس استاد

 سیاست و مطبوعات در و شد منصوب شریعت هایدادگاه بازرس سپس الازهر، عالی شورای به وی .(18: 2000 مدرن،

های ارزش گیری به نفع گفتگو با غرب، خرد جمعی و پذیرشبود، پیشگام نخبه روشنفکری آن دوره و دارای موضع فعال

  .(21-11: 1391)عبدالرازق،اسلامیلیبرال، طرفدار تجدد و مدافع پرشور اصلاح طلبی 

قطعأ در میان اصلاح طلبان  علی عبدالرازق بخاطر محیط خانوادگی و تربیتش نویسد:چنین میفیلالی انصاری ست که از اینرو

از طریق نشان دادن مطالب این قسمت از پژوهش ما در آن چیزی است که فیلالی انصاری در واقع نظر . اسلامی قرار داشت

فیلالی انصاری در ادامۀ اما  .داشتیم را آن نشان دادنقصد   -می پرداخت عبدالرازق وادهطبقاتی خان – جایگاه اجتماعی

کافی نشان ه ، نحوۀ عملکرد او و نظریاتی که در کتابش مطرح کرده به اندازاما این وابستگی :گویدچنین می خود سخنان

 .که پیش روی این پژوهش قرار دارد ای استمسأله لی انصاری بخشیاین نظر فیلا .(18) همان: دهدنمی

  

 الغای خلافت اسلامی به مثابه فروپاشی انحصار تفسیر-3

 طبقاتی - اجتماعی جایگاه و آن دورانسیاسی  -اجتماعی تغییراتو  وقایع ازتلاش کردیم تا تصویری  در دو بخش پیش

ما در فهم به را روشن سازیم که های فوق و دگرگونیتا معنایی از تغییرات کوشیم ارائه دهیم. اکنون می علی عبدالرازق را 

 .رساندیاری میگیری اندیشۀ عبدالرازق شکل

بی »کتاب عبدالرازق که به فرانسه ترجمه کرده است بر این عقیده است که  خود بر مفصل در مقدمۀ فیلالی انصاریعبدو 

ی اپس از شکست عثمانی و الغکه دارد عنوان می فیلالی انصاری (.14: 1391عبدالرازق،)«این کتاب یک حادثه استتردید 

برای نخستین بار  نماید.می شود و جهانی دیگر در افق رخبرد. جهانی ناپدید میک به سر میوجهان اسلام در ش ،خلافت

توانند سرنوشت خود را در دست گیرند. به تمایلاتی که طی که میمسلمان احساس کردند  عرب و  یهاها تودهطی قرن

او  .(20ست)همان:دریافتند که فرصت ابتکار عمل مجدد تاریخی برایشان فراهم آمده ا دهند.ها سرکوب شده شکل عینیقرن

 فیلالی)کردندحیثیت می اعاده اسلام خواهترقی و گراملی هایجریان که بود فضایی تسلط تحت دوره ایندارد که بیان می

وضوع بازگشت به م :کشداینگونه به تصویر می پیامد این تغییرات عظیم اجتماعی را فیلالی انصاری (.51: 1380انصاری،

. خالی بودن مقام خلیفه بود آمد به خوبی شروع شدهنظر میکرد که به مختل میحولی را بایست تخلافت در این بستر می

که در این شرایط  داردعنوان می فیلالی انصاریهای مختلف آغاز شد. نهانی بین رژیمطمع زیادی را تحریک کرد و رقابتی 

های چند صد ساله )مصطفی پذیر و بازگشت به نهادها و الگوناکاری انعطافمحافظه نیروهای متضادی مقابل هم قرار گرفتند:



بازنگری عمیق در الگوی اسلامی)بیانیه الگوی اسلام پیراسته یا صدر اسلام)رشید رضا( و صبری(. بازگشت به 

 .(22-20: 1391عبدالرازق،)آنکار(

تغییرات شود که از پی وقوع مانهایم به معنی فروپاشی انحصار تفسیر جهان مفهوم پردازی می در نظام اندیشۀتصویر فوق  

یه تجز واقع درهای متفاوت و متضاد است.آورد و پیامد آن ظهور معرفتسیاسی سربرمی –های اجتماعی و دگرگونی

 در بینی توحیدیو جهانهستی فروپاشی انحصار تفسیر منزله تعبیر مانهایم به باید به  امپراتوری عثمانی و الغای خلافت را 

 .زدسا خود را آشکار و اندیشۀ موضع توانست مانند دیگر اندیشمنداننیز عبدالرازق  بود کهو زمینه  در این شرایط .داشتنظر

دانست چراکه ایستادن در این موضع درواقع پشت کردن به قدرتی بود  نیز «موضعی انقلابی»البته موضع عبدالرازق را باید 

که عبدالرازق نیز در آن لحظه یکی از آنها شناخته  ،داشته قرارفقها، شیوخ و مفتیان اسلام ها در اختیار خلفا و برخی که قرن

این امکان را برای عبدالرازق فراهم  از طرف عبدالرازق احتمالأاین بدان معنی است که حمایت از موضعی دیگر شد، می

در این انتخاب نکرد.عبدالرازق چنین موضعی را  دانیممیهمانطور که  اما شود ساخته که وارث اعتبار و اقتدار سنتی دینمی

میان موضع عبدالرازق شبیه موضع بیانیۀ آنکارا است. البته این به معنی وابستگی فکری، نظری و روشی عبدالرازق نیست. 

 عقیده شود. آنجا که بهکند نزدیک میشناسی معرفت دنبال میشاید بتوان گفت که عبدالرازق در اثر خود به هدفی که جامعه

 ویژگی دادننشان و هستی به تفکر وابستگی افشای اشوظیفه که است سیاسی ابزار همان معرفت شناسی جامعه مانهایم

 کردن منطقی برای زمینه کردن فراهم خدمت در آن گیریشکل چگونگی آشکارسازی همچنین و فکری محصولات خاص

 از گروهی چه ویژه به کیست؟ دستان در قدرت که است این است کننده تعییین که آنچه شلر نظریه است و بنا به تفکر

 .(164-137:  1391 کنوبلاخ،)نخبگان؟

عبدالرازق در کتاب خود در تلاش است تا نشان دهد که چگونه خلافت و حکومت اسلامی وابسته به موقعیت و  چراکه

ن دهد ایمان و عقیده شرایط تاریخی و اجتماعی خاصی خودش بوده است) صدر اسلام(، علاوه بر این در تلاش است تا نشا

و استمرار  استقرار گرفته وهای مشخص شکل)اندیشه و نظر( به خلافت و حکومت اسلامی چگونه در ارتباط با منافع گروه

داند ها در طول تاریخ میی کثیری از انسانهایی بر عده)بازتولید( یافته است. او این فرآیند را به قیمت سلطه و استثمار گروه

گر بوده است. او هدف و رسالت خود منافع و برکات فراوان اقتصادی، اجتماعی و سیاسی)قدرت( برای گروه سلطهکه منشأ 

نویسد: ما برای امور دین و دنیامان به خلافت را مبارزه و مقابله با خلافت و حکومت اسلامی قرار داده است، و چنین می

هنوز هم نیز نکبت و منبع مستمر شر و فساد است دین و دنیای ما از نیاز نداریم زیرا خلافت برای مسلمانان همواره و 

داند و پژوهش خود (. او این را تلاش برای دستیابی به رهایی و آزادی می106: 1391خلافت فقها بی نیاز است) عبدالرازق، 

رسد که کتاب عبدالرازق به نظر میو ازین ر کند.را با امید آشکار سازی نظام سلطه و نشان دادن راه رسیدن به آزادی آغاز می

دهد، و که دستورالعمل مقابل جماعتی مرید قرار نمی چراکهای درباره اسلام و قدرت. بیانیه نیست نه بیانیه است نه نظریه



دین است، خاطر که حجت و استدلال آن بر پایۀ نص و متن  ت بدینای علمی درباره رابطه دین )اسلام( و قدرت نیسنظریه

سیاسی و اجتماعی، ولی شاید بتوان به اثر عبدالرازق به مثابه الاهیات رهایی  اندیشۀ فارغ از تاریخ و نظریۀ علمی دربارهو 

بخش نگریست، چراکه از زبان دین است بواسطه مفتی و شیخ و فقیه دین، برای مبارزه و مقابله با سلطه و اقتدار سنتی دین 

 .یدر قالب خلافت، حکومت و قدرت سیاس

 

 طبقاتی(-جایگاه اجتماعیوضعیت هستی علی عبدالرازق) تلاقی فروپاشی انحصار تفسیر و -4

وقایع مهم تاریخی دوران عبدالرازق یعنی جنگ جهانی اول، شکست و انقراض امپراتوری عثمانی  طور که مشاهده شدهمان

های اجتماعی و سال که موجب بوجود آمدن کشورهای جدیدی در منطقه و الغای خلافت اسلامی شد، زمینه 600بعد از 

و درباره نسبت  -به طور عام  -درباره هستیهای جدیدی ها و معرفتگیری و بیان اندیشهسیاسی لازم را برای ظهور، شکل

گیری از تلاش نمودیم که این روابط را با بهره مافراهم آورد.   -به طور خاص  -دین با خلافت، حکومت و قدرت سیاسی

جهان و های تاریخی فوق را باید به مثابه فروپاشی انحصار تفسیر مفاهیم کارل مانهایم توضیح دهیم، مبنی بر اینکه دگرگونی

هستی و قدرت سیاسی قلمداد کرد که پیشتر در اختیار و انحصار نهاد خلافت و امپراتوری عثمانی قرار داشت، و پیامد آن 

های مختلفی شد که برای دستیابی های جدید توسط افراد و گروههای اجتماعی لازم برای ظهور معرفتفراهم آوردن زمینه

و بیان داشتیم که دیگر به رقابت و کشمکش پرداختند، انحصار تفسیر به ناچار با یکبه قدرت سیاسی و در اختیار گرفتن 

گیری و بروز یافت، معرفت و اندیشه علی ها و تجلیات فکری جدید که در این زمینۀ نوظهور مجال شکلیکی از این معرفت

های نواده عبدالرازق، روابط اجتماعی،گرایشطبقاتی خا -عبدالراق بود، و سعی نمودیم با توجه به جایگاه و منزلت اجتماعی 

های سیاسی پدر و برادر عبدالرازق بر قرابت و نزدیکی این عناصر با معرفت و اندیشه علی گیریها و موضعفعالیت فکری و

 عبدالرازق تأکید نماییم. 

که باید شک رواداشت. کتابی  نیز ای دیگردر دوره« الحکم واصول الاسلام»که در نوشته شدن کتاب  لذا بر این نظر هستیم

(.آنچه که 53: 1391به طور قطع در سیر اندیشه عرب تغییر جهت ایجاد کرده و موجب پیشرفت آن شده است) عبدالرازق،

این شک را عقلانی و منطقی بدانیم دو واقعۀ تاریخی مهم آن دوران است که برای این پژوهش حائز اهمیت  شودموجب می

-( و تجزیه آن به سرزمین1918رتیب زمانی، اول شکست دولت و امپراتوری عثمانی در جنگ اول جهانی )بسیار است، به ت

ملت نداشتند و در آن زمان  –تاریخی از کشور مستقل و دولت مستقل و به عبارتی دولت های آن هیچ تجربۀهایی که ملت

( به معنی فروپاشی انحصار 1924) اسلامی دیگری الغای خلافتبردند، و به دلیل از دست دادن پناه و پدر در شوک به سر می

توجه ما را به تجربه اروپا و مسیحیت در زمان فروپاشی کلیسا و  زمینه این . مانهایم دربینی توحیدیو جهان تفسیر جهان



 همواره عصر هر نادیاس تفسیر تا شودمی سبب تفسیر، شرایط سازد که تغییرکند. او آشکار میآغاز عصر روشنگری جلب می

بود و شکسته شدن انحصار  کلیسا انحصار در عمدتأ و انحصاری دنیا، تفسیر وسطی قرون شود بدین معنی که در انجام نو از

با  ند وشو متمرکز یکدیگر رقیب هایقطب در سرانجام و ندشد دنیا از تفسیر داررقیب عهده هایکلیسا موجب شد تا ذره

 لازم آنرا شرطو  های تفسیر جهان بیش از پیش بازشناخته شدآزاد شدن روشنفکران از بند سازمان خشن کلیسا سایر راه

درگذرند و یکدیگر را با در اینجا باهم که دو جریان نیرومند  داردبیان میو  داندمی عملی انتقادی خودآگاهی برای تاریخی

ها و هنجارهایی جریان ناپدیدشدگی یک دنیای فکری و معنوی وحدانی با ارزشکنند، یکی نیرویی همه جانه تقویت می

  .(58-31: 1381) مانهایم، تا کنون پنهان به روشنایی تابان آگاهیثابت و دیگر یورش ناگهانی ناآگاهی 

جایگاه قدسی خلیفه و قدرت سیاسی نهاد  توانیم به استنادمیباز ، حتی اگر قائل به این تشابه و بازسازی تاریخی نیز نباشیم

 به موجب که .تأکید کنیمو جهان بینی توحیدی به معنایی فروپاشی انحصار تفسیر جهان  اسلامیفروپاشی خلافت  بر ،خلافت

افراد  و در رقابت و کشمکش بین یافتند گیریهای مختلف و متفاوت مجال ظهور و شکل، تفسیرهای گوناگون و معرفتآن

همانطور های جدید ، معرفت و اندیشه عبدالرازق بود. یکی از این معرفت شرایط،این  در و .شدندتجلی مها مختلف گروه

بر همین نظراست.  -هرچند به اجمال-فیلالی انصاری نیز در مقدمه ترجمه کتاب عبدالرازق به فرانسه که پیشتر عنوان شد 

ای که تنها با قدرت دوره که کتاب علی عبدالرازق امکان نوشته شدن داشت،تنها در این دوران بود  کهاین بدین معنی است 

توانست چنین تحولی و دگرگونی عظیمی عظیم تاریخ و نزاع بین نیروها و منافع متضاد در سطح جهانی و در قالب جنگ می

 را ایجاد و چنین انحصار و نظمی را فروپاشد. 

کند و صحبت می« فضای فکری»یافته، شرایطی است که مانهایم از آن با مفهوم فضایی که عبدالرازق در آن پرورش و اما 

مشخص فرد. او پنج جهان بینی اصلی را « بینیجهان»و « شناسیهستی»و  «فکری سبک»وجود آمدن داند بر بهآنرا موثر می

گرایی محافظه کارانه، ارانه، تاریخکمحافظه –کند: دیوانسالارانه از یکدیگر متمایز می -عصر عبدالرازق –در عصر خود 

بر این نظر (. فیلالی انصاری نیز 159: 1391بورژوایی، سوسیالیستی کمونیستی و فاشیستی ) کنوبلاخ، -گرایی لیبرالیذهن

کاری انعطاف ناپذیر که : محافظهشددر چالش و رقابت برای تصاحب جای خالی خلیفه سه نگرش اصلی برجسته است که 

به نهادها و الگوهای چند صد ساله)مصطفی صبری(، بازگشت به الگوی اسلامی پیراسته) رشید رضا( و بالاخره به بازگشت 

که علی عبدالرازق در این میان با انتشار کتاب خود جانب بیانیه آنکارا را در الگوی اسلامی )بیانیه آنکارا(.به بازنگری عمیق 

  (22: 1391)عبدالرازق، گیرد.می

توان به این نتیجه دست یافت که آن دوره و وضعیت هستی عبدالرازق می بینیبندی معرفتی و جهانتوجه به تقسیملذا با 

و خواهان تغییر اساسی در الگوی است شناسی یا جهان بینی لیبرال علی عبدالرازق به گروهی تعلق دارد که دارای هستی

و ارتباط است با جایگاه اجتماعی و موقعیت طبقاتی خانواده عبدالرازق د. تعلق مذکور در تناسب باشقدرت سیاسی اسلام می



ها و های سیاسی آنها و توضیح دهنده این مطلب که چرا عبدالرازق از بین معرفتو همچنین مناسبات اجتماعی و فعالیت

گرفت و خواهان تغییر اساسی در بینی لیبرال را گیری آنها فراهم شده بود جانب جهانهایی که زمینه ظهور و شکلبینیجهان

بینی تلاش برای آزادی از سلطه و اقتدار سنتی دین و الگوی سنتی ساختار قدرت سیاسی اسلام شد. از مشخصات این جهان

قانونی در قالب تدوین و اجرای قانون اساسی و نظام  -استعمار انگلیس است به همراه سعی در دستیابی به اقتدار عقلانی

دمکراسی، آنهم بواسطه فراهم آوردن شرایط نقد عقلانی از طریق نوشتن کتاب، انتشار روزنامه و  –لیبرال  سیاسی)دولت(

. کتابی که به ظهور یافت «کتاب»  شکلدر و  ،گرفتشناسی عبدالرازق در این فضا شکلفکری و هستیتشکیل حزب. سبک

آنهم به روشی  پردازد،می و حکومت اسلامی خلافت در شکلای در نقد اقتدار دین و سلطه سنتی دین بیان معرفت و اندیشه

 . پژوهشی و متکی بر قواعد و استدلال عقلی و منطقی

اسلام،  قاضی و فقیه و شیخ و مفتی ی الازهر بود وچرا عبدالرازق که درس خوانده کهپرسش هنوز قابل طرح است،  این

باید گفت  در توضیحاو بود نه موافق شیخ و قاضی شرع اسلام بودنش؟ « وابستگی خاستگاهی»موضعی را برگزید که موافق 

اش رابطه و قرابت وجود «وابستگی خاستگاهی»عبدالرازق و « سبک فکری»یا « معرفت»که بین  بر آن استکه این پژوهش 

ما را به این نتیجه  و نمود تصور انتخاب مقام در نباید را عبدالرازق کند کهجلب میاین موضوع توجه ما را به این امر  دارد.

آورد. روش استدلال میان به اندیشمند طرف از «فکری سبک» یا و نظریه نوع «انتخاب» از سخن توانرساند که اصولأ نمیمی

کتاب به یگانگی  آغاز در احادیث، و شهادتی کهو پژوهش سنتی عبدالرازق در کتابش که ارجاع دارد به متن و نص قرآن و 

نیز نشانگر موضع  عبدالرازق برادر و پدر ها و مناسبات حزبی و سیاسی و اجتماعیدهد، و همچنین فعالیتو ایمان خدا می

 وابستگی»و نه « سبک فکری»این امر بدین معنی است که نه  آنها در مخالفت با نسبت دین و خلافت است نه ذات دین.

علی عبدالرازق در تقابل با دین نبوده است که در مخالفت با نسبت دین و خلافت و قدرت سیاسی دین قرار « خاستگاهی

که عبدالرازق در مقام انتخاب این معنی در نظر گرفت  به راآننباید  شودپرسش فوق مطرح میلذا آنجا که داشته است. 

نقش در عبدالرازق « وضعیت هستی» باید بر تأثیر کهبلکه بدین معنی است  .برگزیندرا  موضع دوتوانسته یکی از این می

ی که از با رویکردقرار دارد در تقابل  کند کهمیرا اتخاذ  موضعی عبدالرازق آن موجبکه به توجه نمود، واسطه و میانجی 

 یا حکومت خلافتدین و رابطۀ بین دربارۀ  یتسنهمان رویکرد  در تقابل با یعنی رفته است.قاضی دین انتظار میعالم و 

  .اسلامی

 

 

 



 گیرینتیجه

 و عینی امری مثابه که شکست و تجزیۀ امپراتوری عثمانی در جنگ جهانی اول به گفت چنین توانمی فوق مطالب برمبنای

نهاد خلافت تفسیر جهان شد که تا قبل از آن در اختیار و انحصار  انحصار فروپاشی موجب الغای خلافت اسلامی و مادی،

های و ظهور تفسیرها و معرفت آمدن وجودبه سیاسی لازم جهت -های اجتماعیو شخص خلیفه قرار داشت، این امر زمینه

قدرت  و دین نسبت درباره عبدالرازق معرفت متفاوت، هایاین معرفت از جهان را فراهم ساخت، و یکیبه  نسبت جدیدی

 سنتی یا دینی درباره معرفت با داشت قرار آشکار تقابل در طبقاتی عبدالرازق که بواسطه جایگاه اجتماعی و بود سیاسی

کند که چگونه معرفت و خلافت و حکومت اسلامی. این امر توجه ما را به موضوع محوری جامعه شناسی معرفت جلب می

به گیرد. طبقاتی او شکل می –ی های اجتماعی دورۀ فرد و منزلت اجتماعهای تاریخی و زمینهاندیشه در ارتباط با دگرگونی

به قول مانهایم گردند قابل شناخت می شناسایی و ،به عنوان نیروهای دیده ناشدنی کههای اجتماعی زمینهکه عبارتی زمانی

 دربارۀ تا ما در این پژوهش تلاش نمودیمامری که ،غ بزرگ نیستندو عقاید نتیجۀ تک تک الهامات نوابها یابیم که اندیشهدرمی

 علی عبدالرازق و کتاب مشهور او آشکار سازیم. اندیشه و معرفت

 بودعقیده  این خود بر عبدالرازق. باید خاطر نشان کنیم که این امر به معنی مهم نبودن علی عبدالرازق و کتاب او نیستاما 

 سلطۀ از آزادی و رهایی او راه ا قدرت سنتی و شرعی خلافت، اندیشۀدر مخالفت کردن ب بیان اندیشه و معرفتش با که

 در اندیشه سیاسی اسلام درانداخته نویی طرح اینکه از بود خوشبین وا ،است نهاده مسلمان عرب مقابل اسلامی راخلافت 

 روانی و ذهنی ساختارهای را مقابل شناخت و اندیشیدن از دیگر ایشیوه عبدالرازقتوان گفت که است. به عبارتی می

     آمدن وجودبه و« آزاداندیشی»، «انتقادی خودآگاهی»برای  از تفکر که ایشیوه است،غیر عرب نهاده مسلمانان عرب و

 است. شرط ضروری «دمکراتیک فرهنگ»

 

 

 

 

 

 

 



 منابع:

 تهران: نشره قطره.شناخت،جامعه شناسی .(1383آشتیانی، منوچهر)

 محمد حسین شهری، تهران: نشر کاوه. ترجمه)جلد دوم(، 1970-1917شورهای عربی تاریخ معاصر ک.(1361جمعی از نویسندگان)

 امیر رضایی، تهران: نشر قصیده سرا.اسلام و مبانی قدرت،ترجمه .(1391عبدالرازق، علی)

 ، تهران: انتشارات امیر کبیر.از حملۀ ناپلئون تا جنگ جهانی دوم سیری در اندیشۀ سیاسی عرب.(1376حمید) عنایت،

 امیر رضایی، تهران: نشر قصیده سرا. ، ترجمهاسلام و لائیسیته.(1380انصاری، عبدو)فیلالی 

 کرامت اله راسخ، تهران: نشر نی.، ترجمه  مبانی جامعه شناسسی معرفت.(1391کنوبلاخ، هوبرت)

 .سمتفریبرز مجیدی، تهران: انتشارات ،ترجمه ایدئولوژی و اتوپیا.(1381کارل)مانهایم، 

 تهران: نشر مرکز. احد صدارتی، ترجمه ،مفاهیم اساسی جامعه شناسی.(1392وبر، ماکس)

 العلوم فی دراسات عبدالرازق، علی و رضا لرشید السیاسی الفکر.(1395مهدی) ،گلجانو  سیدهاشم ،آقاجری و عبدالواحد ،قادری

 .135-52 :1شماره ،سوم و بیست سال ،الانسانیه

 4 دوره،اسلامی انقلاب مطالعات خمینی، امام و مصری عبدالرازق نزد سیاست و دین رابطه به متضاد نگاه چرایی.(1387مظفری، آیت)

 .138- 108 :15 شماره, 

 155-121 : 10شماره ،سال سوم،حکومت اسلامیسیاسی عبدالرحمن کواکبی،سیری در اندیشه .(1377نصر، محمد)

 پژوهشنامهعبدالرازق، خمینی وعلی امام دیدگاه از سیاست و دین مناسبات تطبیقی مطالعه.(1394میثم) برزگر،مرتضی و  سید هزاویی،

 .174-155: 61 شمارۀ ،چهارم سال ،اسلامی انقلاب

 . 54-50 :26، شماره بازتاب اندیشه م و مبانی قدرت،اسلا.(1381یوسفی اشکوری، حسن)

 

El Haddaji, Hicham (1918). The Congruent Critique of Despotism in 'Abd al-Rahman al-Kawakibi and Shaykh 

'Ali Abdel-Raziq. Arab Center for Research &Policy Studies, Vol. 1, No. 3, pp. 92-103  

Goldschmidt jr, Arthur. (2000), BIOGRAPHICAL DICTIONARY OF MODERN EGYPT, by Lynne Rienner Publishers, 

Inc. Published in the United States of America. 

Hatina, Meir. (2000), On the Margins of Consensus: The Call to Separate Religion and State in Modern Egypt. 

Taylor & Francis, Middle Eastern Studies, Vol. 36, No. 1, pp. 35-67 



In Persion 

Ashtiani, Manouchehr (2004). Sociology of cognition, Tehran: Noshre Ghatreh. 

A group of writers (1982). Contemporary history of Arab countries 1917-1970 (Volume II), translated by 

Mohammad Hossein Shahri, Tehran: Kaveh Publishing. 

Abdul Razaq, Ali (2012). Islam and the foundations of power, translated by Amir Rezaei, Tehran: Qaseida Sera 

Publishing. 

Inayat, Hamid (1997). A journey in Arab political thought from Napoleon's attack to World War II, Tehran: 

Amir Kabir Publications. 

Filali Ansari, Abdo (2001). Islam and Laicity, translated by Amir Rezaei, Tehran: Qaseida Sera Publishing House. 

Knoblach, Hubert (2012). Basics of Sociology of Knowledge, translated by Karamat Elah Rasakh, Tehran: Nei 

Publishing. 

Mannheim, Karl (2002). Ideology and Utopia, translated by Fariborz Majidi, Tehran: Samit Publications. 

Weber, Max (2013). Basic concepts of sociology, translated by Ahad Tsederazi, Tehran: Nahr-e-Karzan. 

Qadri, Abdulwahid and Aghajari, Seyedhashem and Goljan, Mahdi (2016). Political Thought Larshid Reza and 

Ali Abdul Razaq, Studies in Humanities, Year 23, Number 1: 135-52. 

Mozafari, Ayat (2008). Why the opposite view of the relationship between religion and politics by Abdul Razaq 

Masri and Imam Khomeini, Islamic Revolution Studies, Volume 4, Number 15: 108-138. 

Nasr, Mohammad (1998). A journey through the political thought of Abdul Rahman Kawakbi, Islamic 

Government, third year, number 10: 121-155 

Hezawi, Seyyed Morteza and Barzegar, Maitham (2015). A comparative study of the relationship between 

religion and politics from the perspective of Imam Khomeini and Ali Abdul Razaq, Research Journal of the 

Islamic Revolution, Year 4, Number 61: 155-174. 

Yousefi Ashkouri, Hassan (2002). Islam and the foundations of power, reflection of thought, number 26: 50-54. 


